
  
 

 

 
www.mawlanasultan.org 

L’INVIDA FA SPARIRE LA FELICITÀ  
 

As-Salāmu ‘Alaykum wa RaḥmatuLlāhi wa Barakātuh. 

A‘ūdhu BiLlāhi Minash-shayṭāni r-rajīm. BismiLlāhi r-Raḥmāni r-Raḥīm.  

Wa ṣ-Salātu wa s-Salāmu ‘alá Rasūlinā Muḥammadin Sayyidi l-Awwalīna wa l-Akhirīn. 

Madad yā RasūlAllāh, Madad yā Sādāti Aṣḥābi RasūliLlāh, Madad yā Mashāyikhinā, 

Dastūr Mawlana Sheikh Abdullāh al-Fā’iz ad-Dāghistāni, Sheikh Muḥammad Nāẓim al-

Ḥaqqānī. Madad. Ṭarīqatunā aṣ -Suḥbah wa l-Khayru fi l-Jam‘iyyah. 
 

In shā’a Llāh, possa Allāh جل جلاله concederci di trovarci sempre in buoni incontri come 

questo, in shā’a Llāh. Il Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam disse che la cosa 
migliore per il mu’min/credente è essere d’aiuto agli altri. In ogni cosa: essere d’aiuto 

insegnando alle persone, o in qualsiasi altro tipo di aiuto. Questo è un ḥadīth: il 
migliore è colui che è il migliore per la sua famiglia, per il suo paese e per l’umanità. 
Certamente, la maggior parte delle persone pensa che, se fa così, perderà qualcosa 
per sé. Se aiutate qualcuno e quella persona diventa migliore di voi, pensate di aver 
perso qualcosa. Questo è il pensiero della gente comune, ma non dei credenti. Il 
credente non è così. Il credente aiuta tutti. Anche chi ha un buon pensiero deve 
sapere questo: se voi state bene, il vostro vicino sta bene, l’altro sta bene e un altro 

ancora sta bene, allora tutti saranno felici e non ci saranno problemi. Ma shayṭān è 
invidioso. Insegna alle persone a essere invidiose. Non le aiuta a essere d’aiuto l’una 
all’altra, no. Vuole che nessuno aiuti l’altro e che nessuno sia felice. 

 

Questo, AlhamduliLlah, è ciò che il Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam ha 
insegnato agli esseri umani. Questo insegnamento era l’insegnamento del Profeta 

ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam. Quando il Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam 

insegnava e parlava alle persone dell’Islām, la gente della sua صلى الله عليه وسلم tribù e coloro che 

vivevano intorno a lui صلى الله عليه وسلم, quando era a Makkah Mukarramah, erano invidiosi e non 
accettavano. Perché non volevano. Avevano orgoglio e superbia e non volevano che 
nessuno fosse come loro. Volevano che tutti fossero inferiori a loro. Molti di loro 

sapevano che il Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam mostrava miracoli. Egli صلى الله عليه وسلم 
diceva ciò che era importante. Lo conoscevano prima che diventasse Profeta: 
sapevano che era onesto, che non mentiva, che non faceva nulla di male. Ma le cose 
che li distrussero furono l’invidia e l’orgoglio. Come è menzionato anche nel 

Corano:, ‘ لَ هَ   يمٍ وَقاَلوُا لَوْلََ نزُ ِّ نَ الْقَرْيَتيَْنِّ عَظِّ ذاَ الْقرُْآنُ عَلَى  رَجُلٍ م ِّ ’, ‘Wa Qālū Lawlā Nuzzila 

Hādhā Al-Qur'ānu `Alá Rajulin Mina Al-Qaryatayni `Ažīm’,  E dicono: « Perché 

questo Corano non è stato rivelato ad un maggiorente di una di queste due città?» 

(Mecca e Ta’if)’ (Corano 43:31). Dicevano: “Perché è venuto a Muhammad صلى الله عليه وسلم (lo 

http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/


  
 

 

 
www.mawlanasultan.org 

chiamavano solo Muhammad) e non a quest’altro?”C’era un uomo saggio che viveva 
in Arabia. Era un uomo conosciuto da tutti, stimato, superiore agli altri. Ma per 
orgoglio dicevano cose che la ragione non poteva accettare. Allāh ‘Azza wa-Jalla 

scelse il Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam e non chiese l’opinione della gente: “Chi 
devo scegliere? Volete fare le elezioni?” Anche quell’uomo saggio, di cui parlavano, 
divenne musulmano più tardi. Gli dicevano: “La profezia dovrebbe essere tua, tu 

dovresti essere il profeta.” Egli rispose: “No. Ora ho accettato l’Islām e lui صلى الله عليه وسلم è il 

Profeta. Il più nobile è Sayyidina Muhammad ṣallá Llāhu ‘alayhi wa-sallam.” Anche 
con questo, non accettarono. Questa è una caratteristica molto cattiva: essere 

orgogliosi e invidiosi. È il carattere di shayṭān. 
 

Al-ḥamdu liLlāh, se vediamo qualcuno che ha un buon lavoro, che vive bene, che 
ha una buona famiglia, che insegna buone maniere e buon adab, noi siamo felici per 
lui. Questa è la nostra felicità e la felicità dei credenti, di tutti i credenti. Chi non è 
credente non è felice. Qualsiasi cosa vedano, anche se non riguarda i musulmani o i 
credenti, provano invidia per chiunque. Per questo litigano continuamente e non 

sono mai contenti. Le persone della ṭarīqah, alhamduliLlah, hanno buone maniere e 

un buon insegnamento. È sempre stato così, dal tempo del Profeta ṣallá Llāhu ‘alayhi 

wa-sallam fino a oggi. Chi segue la via del Profeta صلى الله عليه وسلم — la ṭarīqah — è di aiuto agli 
altri e anche alle persone comuni. Se vedono qualcuno che ha bisogno, lo aiutano 
quanto possono. Dopo la fine del periodo ottomano, molte cose cambiarono nel 
mondo, specialmente nei paesi musulmani. E quando i paesi musulmani persero le 
buone maniere, anche gli altri, il mondo intero, le perse. Piano piano, queste buone 
maniere divennero sempre più rare, fino quasi a sparire. Se oggi trovate qualcuno che 
aiuta o cerca di aiutare, viene frainteso o non creduto. 

 

Ai tempi degli Ottomani, nelle ṭarīqah c’erano maestri per ogni mestiere o 
professione. Ogni giovane che voleva imparare un mestiere — per esempio, un 
macellaio — veniva messo in una bottega con un maestro. Chi voleva fare il 
falegname, lo stesso. Così per ogni professione: orafo, fabbro, e così via. Quando 

iniziavano, cominciavano con un du’ā’, pregando e dicendo “Bismi Llāhi r-Raḥmāni 

r-Raḥīm”. Ogni mestiere aveva i suoi livelli e gradi, dopo 2, 4, 6 anni, fino a che il 
giovane diventava esperto. Alla fine veniva esaminato, gli venivano fatte delle 
domande e gli veniva dato un certificato. Durante tutti quegli anni, gli insegnavano 
anche l’adab, il buon comportamento, il rispetto per gli anziani e per i giovani, per 
tutti. Poi facevano anche una cerimonia, con du’ā’, e gli davano il certificato. 

 
Queste persone si aiutavano a vicenda. Se arrivava un cliente e uno aveva già 

venduto abbastanza, ma il vicino non aveva venduto nulla, gli mandava quel cliente 

http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/


  
 

 

 
www.mawlanasultan.org 

dicendo: “Oggi ho guadagnato abbastanza, anche lui deve essere felice.” Così tutti 
erano felici, e il paese era felice. Ma se diceva: “Ogni cliente deve essere mio, voglio 
prendere tutto per me,” allora non sarebbe stato felice neanche lui, perché avrebbe 
pensato: “Gli altri mi guardano con invidia perché ho troppo lavoro e loro no.” Così 
anche il paese diventava infelice. Fu così per centinaia di anni, finché non arrivarono 

le persone di shayṭān, che insegnarono alla gente a essere invidiosa, a uccidersi tra di 
loro, a non essere felici per nessuno. Durante il periodo ottomano vivevano insieme 
più di 70 popoli diversi, etnie diverse. E ciò che dicevamo valeva per tutti. Non è 
che, se uno era musulmano, non mandava il cliente al cristiano o all’ebreo. No, se 
aveva un cliente, lo mandava anche a loro. Per rendere tutti felici. 

 

Ma poi queste persone di shayṭān portarono fitnah e divisero la gente. Quando 
accadde questo, la felicità sparì e arrivò la discordia. E in fine cosa accadde? Milioni 
di persone lasciarono il paese. E vennero qui. Da un paese buono vennero in un 
luogo solo per la dunyā (il mondo materiale). Venendo per dunyā, la maggior parte di 
loro non ebbe beneficio. Sì, per invidia distrussero tutto e resero le persone infelici. 

Allāh جل جلاله dà il sostentamento, il rizq, a tutti, bisogna credere in questo e non essere 
invidiosi, in shā’a Llāh. 

 
Come abbiamo detto, milioni di persone sono venute qui. In shā’a Llāh, forse metà 

di loro erano musulmane. Ma quando arrivarono qui, persero anche questo. In shā’a 

Llāh, possa Allāh جل جلاله dare la hidāyah anche agli altri, in shā’a Llāh. Non possiamo dirlo 

per i bambini o per i nipoti — va bene anche per loro — ma Allāh جل جلاله può dare la guida 
anche ai nuovi, non è un problema. Un posto come questo, in shā’a Llāh, porta luce nei 
cuori delle persone, in shā’a Llāh. Come le farfalle che vanno verso la luce, possa Allāh 

 far sì che queste persone vengano all’Islām attraverso luoghi come questo. Possa جل جلاله

Allāh جل جلاله darci una buona comprensione, in shā’a Llāh, e proteggerci da ogni male, in 
shā’a Llāh.   

Wa min Allāhi t-Tawfīq. Al-Fātiḥa. 

Mawlana Sheikh Muhammad Adil ar-Rabbani 
21 Ottobre 2025/ 29 Rabih Al-Akhir 1447 
Dergah Mallin Ahogado, Patagonia, Argentina 

http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/
http://www.mawlanasultan.org/

